                    MANUSIA DAN ALAM SEMESTA 
                         Dosen Pengampu : Muhisom, M,PD.I. 
[image: ]
                     Nama Kelompok : 
                          Fajar Ariyuda P ( 2115041016 ) 
                              Khenia Burmela ( 2115041048 ) 
                               Nabilla Elvianita ( 2115041052 ) 
                                                  Muhammad Rizki (2155041004 ) 
 
 
                                         Universitas Lampung  
                 Fakultas Teknik 
                   Jurusan Teknik Kimia 2022 


 
KATA PENGANTAR  
  
  
Puji Syukur kami Panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas berkat dan rahmat-Nya sehingga kami dapat menyelesaikan makalah ini sebagai tugas mata kuliah Pendidikan  Agama Islam yang berjudul  Manusia Dan Alam Semesta tepat pada waktunya.  
  
Kami menyadari sepenuhnya makalah ini jauh dari kata sempurna dikarenakan keterbatasan pengalaman dan pengetahuan yang kami miliki. Oleh karena itu kami sangat mengharapkan segala bentuk saran dan kritik yang membangun. Kami berharap semoga makalah ini bermanfaat dan mudah untuk di pahami.    
  
  
  
  
  
  
  	  	  	  	                                                 Bandar Lampung, 18 Februari 2022  
  
                                                                                           Kelompok 1  
  
  
  
 
DAFTAR ISI 
KATA PENGANTAR…………………………………………………………………………..2 
DAFTAR ISI…………………………………….………………………………………………3 
 
BAB I.  Proses Terciptanya Alam Semesta……………………………………………………4 
	1.1. 	Pengertian Alam Semesta………………………………………………………4 
	1.2. 	Penciptaan Alam Menurut Teolog dan Filosof Muslim…….………………...4 
	1.3. 	Penciptaan Alam Semesta Menurut Al-Qur'an………….………..…………..5 
BAB II. Pengertian Manusia 
2.1.    Pengertian Manusia Serta Devinisi Manusia Menurut Para Ahli…………….9 
2.2.    Pengertian Manusia Menurut Al-Qur'an……………………………………….9 
 
BAB III. Proses Penciptaan Manusia…………………………………………………………13 
BAB IV. Dalil-dalil Tentang Manusia………………………………………………………...16 
 
4.1.   Dalil-dalil tentang Penciptaan Manusia…………………………………………19 
4.2.   Tujuh Ayat Al-Qur'an Tentang Hubungan Sesama Manusia Sebagai 
                     Mahluk Sosial……………………………………………………………………..19 
 
BAB V.  Tujuan Dan Fungsi Manusia…………………………………………………………21 
BAB VI. Akhir Kehidupan Manusia…………………………………………………………..27 
 
 
KESIMPULAN……………………………………………………………………………….....32 
DAFTAR PUSTAKA……………………...……………………………………………………33 
 
 
 
 
 
 
BAB I   
PROSES PENCIPTAAN ALAM SEMESTA   
  
1.1 Pengertian Alam Semesta   
Kata ‘alam (العامل (secara bahasa berarti seluruh alam semesta. Jika dikatakan al-kauny (الكوين :(al-‘alamy ( العام ل (artinya yang meliputi seluruh dunia.1 Dalam bahasa Yunani, alam semesta atau jagat raya disebut sebagai “kosmos” yang berarti “serasi, harmonis”.Dari segi akar kata, “‘alam” (alam) memiliki akar yang sama dengan “‘ilm” (ilmu, pengetahuan) dan “‘alamat” (alamat, pertanda). Disebut demikian karena jagat raya ini sebagai pertanda adanya sang Maha Pencipta, yaitu Allah Swt. Jagat raya juga disebut sebagai ayat-ayat yang menjadi sumber ilmu dan pelajaran bagi manusia. Salah satu pelajaran dan ajaran yang dapat diambil dari pengamatan terhadap alam semesta ialah keserasian, keharmonisan dan ketertiban, bukan suatu kekacauan. Disebabkan sifatnya yang penuh maksud, maka studi tentang alam semesta akan membimbing seseorang kepada kesimpulan positif dan sikap penuh apresiasi.  
  
1.2 Penciptaan Alam menurut Teolog dan Filosof Muslim  
Dalam sejarah perkembangan filsafat Islam, terdapat dua doktrin yang berbeda dalam menjelaskan bagaimana alam dijadikan.4 Pertama, doktrin penciptan (al-khalq/creation). Kedua, doktrin emanasi (alfayd/emanation). Pada kedua kelompok ini elah terjadi perdebatan dan kontroversi di sepanjang sejarah perkembangan teologi dan filsafat Islam. Dengan doktrin ini pula telah melibatkan hampir semua tokoh teolog dan filosof Islam, sebab terjadi perbedaan penafsiran terhadap keagungan dan kebesaran Tuhan.Teori penciptaan merupakan pemikiran ahli teologi terutama para ahli dalam aliran Asy’ariyah.5 Aliran ini berpendapat bahwa Allah menjadikan alam melalui sifat-Nya seperti ‘ilm, iradah, qudrah dan sebagainya. Dalam kajian teologi, pembahasan terhadap kejadian alam menjurus kepada kajian sifat-sifat Allah dan kesan-kesan dari sifat-sifat tersebut. Menurut aliran ini, alam ini mempunyai dua unsur yaitu unsur jauhar dan unsur ‘aradh (substansi dan accidents). Demikian juga dengan teori emanasi yang merupakan pemikiran para filosof Islam. Mereka mengolah pemikiran para ahli teologi terutama tentang sifat af’al Allah dalam konteks keberadaan alam. Para filosof Islam berpendapat bahwa penciptaan (alkhalq/creation) sebenarnya adalah suatu proses yang lahir daripada konsep akibat yang semestinya, melalui tindakan berfikir yang dilakukan oleh pencipta maka alam sebagai objek pikiran Pencipta wujud yang semestinya. Teori emanasi ini menjelaskan bahwa alam ini abadi (qadim/eternal).Filosof Islam pertama yang dipandang memperkenalkan teori ini adalah al-Farabi.Menurutnya, alam semesta ini dijadikan secara melimpah (al-faidh), teori ini diambil dari Neo-Platonisme yang mengatakan bahwa alam ini terjadi karena limpahan dari yang Esa.Wujud pertama yang melimpah adalah satu yakni akal. Dengan demikian, keanekaan alamiah itu tidak secara langsung dimulai dari Tuhan. Tetapi dari akal pertama yang melimpah mengandung keanekaan potensial sebagai sebab langsung bagi keanekaan aktual di alam empiris. Berdasarkan teori ini, Tuhan terpelihara keutuhan zat-Nya dari keanekaan, karena Tuhan bukan langsung dari wujud empiris.  
Teori yang dikemukakan al-Farabi ini adalah untuk menjelaskan hakikat-hakikat yang terlibat dalam proses emanasi. Hakikat-hakikat tersebut dijelaskan dalam uraian prinsip-prinsip kewujudan. Al-Farabi membagi prinsip-prinsip ini kepada kewujudan yang bukan jisim dan kewujudan yang berada di dalam jisim. Jisimjisim tidaklah dengan sendirinya dianggap sebagai prinsip kewujudan.Sebelum al-Farabi, filosof Islam pertama adalah al-Kindi.6 Ia tidak mengutarakan teori yang berbeda antara ahli teologi tentang kejadian alam. Pemikiran al-Kindi dalam bidang teologi sejalan dengan pemikiran Mu’tazilah.7 Menurut al-Kindi, alam ini baharu, tidak abadi. Alam diciptakan oleh Allah. Al-Kindi menggunakan kata-kata ibda’ untuk menjelaskan proses penciptaan alam. Dalam hal ini, Sayyed Hussein Nashr berpendapat walaupun al-Kindi telah melahirkan perspektif baru dalam dunia intelektual Islam namun al-Farabilah yang telah meletakkan filsafat Islam di atas asas yang lebih kuat dan kokoh.8 Berbeda dengan al-Kindi, filosof Islam Ibnu Maskawaih juga menjelaskan tentang proses terjadinya alam. Menurut Ibnu Maskawaih,9 Allah menciptakan alam melalui proses emanasi. Emanasi yang dipahami oleh Ibnu Maskawaih adalah entitas pertama yang memancar dari Allah yaitu ‘aqal fa’al (akal aktif). Akal aktif ini tanpa perantara sesuatupun. Ia qadim, sempurna dan tidak berubah. Dari akal aktif, timbullah jiwa dan dari perantaraan jiwa timbul planet (al-falak). Pelimpahan yang terus menerus dari Allah dapat memelihara tatanan di dalam alam ini.10 Selain Ibnu Maskawaih, Ibnu Sina juga membahas tentang teori emanasi. Proses emanasi yang diajukan oleh Ibnu Sina didasarkan karena dalam al-Qur’an tidak ditemukan informasi yang rinci tentang penciptaan alam dari materi yang sudah ada atau dari tiada. Ibnu Sina memberikan corak yang berlainan dari teori emanasi yang diajukan oleh Ibnu Maskawaih. Corak emanasi yang diajukan Ibnu Sina adalah dari Tuhan akan memancar intelegensi (akal) pertama, dari akal pertama memancar akal kedua dan langit pertama; demikian seterusnya hingga sampai kepada memancarnya akal kesepuluh dan bumi. Dari akal kesepuluh akan melimpah segala sesuatu yang terdapat di bumi.11 Apabila melihat pendapat para teolog dan filosof di atas, maka pemikiran (pandangan) para filosof Islam tentang emanasi masih dinilai mempunyai urgensitas dalam kajian dan studi Islam. Dengan menggali kembali teori emanasi yang pernah menjadi “penting” dalam khazanah pemikiran Islam, maka paling tidak akan menumbuhkan motifasi baru bagi pemikir-pemikir Islam modern untuk mengembangkan pemikiran mereka terhadap ayat-ayat kauniyyah yang terdapat dalam al-Qur’an.  
  
  
  
  
1.3 PENCIPTAAN ALAM SEMESTA MENURUT AL QUR'AN  
  
”Apakah kamu lebih sulit dibuat ataukah langit? Allah telah membinanya {27} Dia meninggikan bangunannya dan menyempurnakannya {28} dan Dia menjadikan malamnya gelap gulita, dan menjadikan siangnya terang benderang {29} Dan bumi sebelum itu dihamparkan-Nya {30} Ia memancarkan cahaya dari mata airnya, dan (menumbuhkan) tumbuh -tumbuhannya {31} Dan gunung-gunung dipancangkanNya dengan teguh {32} (semua itu) untuk kesenanganmu dan untuk binatang-binatang ternakmu {33}”(QS AnNazi'at: 27-33) Allahu 'Alamu Bishowab  
Pembentukan alam semesta dalam enam masa, sebagaimana disebutkan Al-Qur'an atau kitab lainnya, sering menimbulkan permasalahan. Sebab, enam masa tersebut berbeda-beda, mulai dari hari, enam periode, hingga enam tahapan. Oleh karena itu, pembahasan berikut menjelaskan maksud enam masa tersebut dari sudut pandang keilmuan, dengan mengacu pada beberapa ayat Al-Qur'an.  
Dari sejumlah ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan enam masa, Surat An-Nazi'at ayat 27-33 di atas menjelaskan dapat menjelaskan tahapan secara kronologis. Urutan masa tersebut sesuai dengan urutan ayatnya, sehingga kira-kira dapat diuraikan sebagai berikut:  
  
· Masa I (ayat 27): terciptanya langit pertama kali  
Pada Masa I, alam semesta pertama kali terbentuk dari ledakan besar yang disebut ”big bang”, kira-kira 13.7 milyar tahun lalu. Bukti dari teori ini adalah gelombang mikrokosmik di angkasa dan juga dari meteorit.Awan debu (dukhan) yang terbentuk dari ledakan tersebut, terdiri dari hidrogen. Hidrogen adalah unsur pertama yang terbentuk ketika dukhan berkondensasi sambil berputar dan memadat. Ketika suhu dukhan mencapai 20 juta derajat celcius, terbentuklah helium dari reaksi inti sebagian atom hidrogen. sebagian hidrogen yang lain berubah menjadi energi berupa pancaran sinar infra-red. Perubahan wujud hidrogen ini mengikuti persamaan E=mc2, besarnya energi yang dipancarkan sebanding dengan massa atom hidrogen yang berubah.Selanjutnya, angin bintang menyembur dari kedua kutub dukhan, menyebar dan menghilangkan debu yang mengelilinginya. Sehingga, dukhan yang tersisa berupa piringan, yang kemudian membentuk galaksi . Bintang-bintang dan gas terbentuk dan mengisi bagian dalam galaksi, menghasilkan struktur filamen (lembaran) dan void (rongga). Jadi, alam semesta yang kita kenal sekarang bagaikan kapas, terdapat bagian yang kosong dan bagian yang terisi awan debu (dukhan) yang terbentuk akibat big bang hembusan angin bintang dari kedua kutubnya galaksi yang terbentuk dari piringan bintang-bintang dan gas-gas pembentuknya struktur filamen dari alam semesta yang bagaikan kapas.  
  
· Masa II (ayat 28): pengembangan dan penyempurnaan  
Dalam ayat 28 di atas terdapat kata ”meninggikan bangunan” dan ”menyempurnakan”. Kata ”meninggikan bangunan” dianalogikan dengan alam semesta yang mengembang, sehingga galaksigalaksi saling menjauh dan langit terlihat semakin tinggi. Ibaratnya sebuah roti kismis yang mengembang mengembang, dimana kismis dianggap sebagai galaksi. Jika roti tersebut mengembang maka kismis tersebut pun akan mengembangkan model roti kismis untuk menggambarkan alam semesta.Mengembangnya alam semesta sebenarnya adalah kelanjutan big bang. Jadi, pada dasarnya big bang, ledakan dalam ruang, melainkan proses pengembangan alam semesta. Dengan menggunakan perhitungan efek doppler sederhana, dapat diperkirakan berapa lama alam ini telah mengembang, yaitu sekitar 13,7 miliar tahun.Sedangkan kata ”menyempurnakan”, menunjukkan bahwa alam ini tidak serta merta terbentuk, melainkan dalam proses yang terus berlangsung. Misalnya kelahiran dan kematian bintang yang terus terjadi. Alam semesta ini dapat terus mengembang, atau kemungkinan lainnya akan mengerut.  
  
· Masa III (ayat 29): pembentukan tata surya termasuk Bumi reaksi nuklir yang menjadi sumber energi bintang seperti Matahari Surat An-Nazi'ayat 29 menyebutkan bahwa Allah menjadikan malam yang gelap gulita dan siang yang terang benderang. Ayat tersebut dapat menciptakan sebagai penciptaan matahari sebagai sumber cahaya dan Bumi yang berotasi, sehingga terjadi siang dan malam. Pembentukan tata surya diperkirakan seperti pembentukan bintang yang relatif kecil, kira-kira sebesar orbit Neptunus. Prosesnya sama seperti pembentukan galaksi seperti di atas, hanya berukuran lebih kecil. Seperti halnya matahari, sumber panas dan semua unsur yang ada di Bumi berasal dari reaksi nuklir dalam inti besinya (gambar 3). Lain halnya dengan Bulan. Bulan tidak memiliki inti besi. Tidak sesuai kimianya pun mirip dengan kerak bumi. Berdasarkan fakta-fakta tersebut, Kunci bahwa Bulan adalah bagian Bumi yang terlontar ketika Bumi masih lunak. Lontaran ini terjadi karena Bumi bertumbukan dengan suatu benda angkasa yang berukuran sangat besar (sekitar 1/3 ukuran Bumi). Jadi, unsur-unsur di Bulan yang berasal dari Bumi, bukan akibat reaksi nuklir pada Bulan itu sendiri.  
  
· Masa IV (ayat 30): awal mula daratan di Bumi Penghamparan yang disebutkan dalam ayat 30, dapat diartikan sebagai pembentukan superkontinen Pangea di permukaan bumi. Masa III hingga Masa IV ini juga sesuai dengan Surat Fushshilat ayat 9 yang artinya,[i] “Katakanlah: 'Sesungguhnya patutkah kamu kafir untuk yang menciptakan bumi dalam dua masa dan kamu adakan sekutu-sekutu bagi-Nya?' (Yang bersifat) demikian itu adalah Rabb semesta alam”. Daratan Pangea yang merupakan asal mula semua daratan di Bumi.  
  
· Masa V (ayat 31): pengiriman air ke Bumi melalui komet ilustrasi komet yang membawa unsur hidrogen sebagai pembentuk air di Bumi Dari ayat 31 di atas, dapat diartikan bahwa di Bumi belum terdapat udara ketika mula-mula terbentuk. Jadi, ayat ini menunjukan evolusi Bumi dari tidak ada air menjadi ada air. Jadi, darimana datangnya air? Udara diperkirakan berasal dari komet yang menumbuk Bumi ketika atmosfer Bumi masih sangat tipis. Unsur hidrogen yang dibawa komet kemudian bereaksi dengan unsurunsur di Bumi dan membentuk uap air. Uap air ini kemudian turun sebagai hujan yang pertama. Bukti bahwa air berasal dari komet, adalah rasio Deuterium dan Hidrogen pada air laut, yang sama dengan rasio pada komet. Deuterium adalah unsur Hidrogen yang massanya lebih berat dari Hidrogen pada umumnya.  
Karena semua kehidupan berasal dari udara, maka setelah udara terbentuk, kehidupan pertama berupa tumbuhan bersel satu pun mulai muncul di udara.  
  
· Masa VI (ayat 32-33): proses geologis serta lahirnya hewan dan manusia gunung sebagai pasak Bumi Dalam ayat 32 di atas, disebutkan ”…gunung-gunung dipancangkan dengan teguh.” Artinya, gununggunung terbentuk setelah terciptanya daratan, pembentukan udara dan munculnya tumbuhan pertama. Gunung-gunung terbentuk dari interaksi antar lempeng ketika superkontinen Pangea mulai terpecahkan.Kemudian, setelah gunung mulai terbentuk, terciptalah hewan dan akhirnya manusia sebagaimana disebutkan dalam ayat 33 di atas. Jadi, usia manusia relatif masih sangat muda dalam skala waktu geologi.  
Jika diurutkan dari Masa III Masa VI, maka empat masa tersebut dapat dikorelasikan dengan empat masa dalam Surat Fushshilat ayat 10 yang berbunyi, ”Dan dia menciptakan di bumi itu gunung-gunung yang kokoh di atasnya. Dia memberkahinya dan Dia menentukan kadar makanan-makanannya dalam empat masa. (Penjelasan itu sebagai jawaban) bagi orang-orang yang bertanya”. Demikianlah enam masa terciptanya alam dalam Al-Qur'an, sejak kemunculan alam semesta hingga terciptanya manusia. Wallahu a'lam bisshowab. Katakanlah, “Adakah di antara sekutumu yang dapat memulai penciptaan, kemudian berulangnya kembali?”. Katakanlah, “Allah memulai menciptakan, kemudian Dia mengulanginya (mengembalikannya). Maka bagaimana kamu dipalingkan (menyembah selain Allah)?”. (QS Yunus [10] : 
34)  
  
  
  
  
  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
BAB II   
PENGERTIAN MANUSIA   
  
2.1 Pengertian Manusia Serta Definisi Manusia Menurut Para Ahli  
  
Terdapat banyak definisi menurut para ahli tentang manusia namun definisinya definisi manusia itu sendiri dapat dipahami secara bahasa bahwa manusia berasal dari kata  “manu”  (Sansekerta),  “mens”  (Latin), yang berarti berpikir, berakal budi atau makhluk ang berakal budi ( mampu menguasai makhluk lain). Secara istilah manusia dapat diartikan sebuah konsep atau sebuah fakta, sebuah gagasan atau realitas, sebuah kelompok ( genus ) atau seorang individu.  
Manusia juga dapat diartikan berbeda-beda baik menurut sudut pandang biologi , rohani , dan istilah kebudayaan , atau secara campuran. Secara biologi, manusia diklasifikasikan sebagai Homo sapiens ( Bahasa Latin untuk manusia), spesies sebuah primata dari golongan mamalia yang dilengkapi otak berkemampuan tinggi. Dalam hal kerohanian, mereka dijelaskan menggunakan konsep jiwa yang bervariasi di mana, dalam agama , Hal dalam hubungannya dengan kekuatan ketuhanan atau makhluk hidup ; dalam mitosis, mereka juga sering diperbandingkan dengan ras lain. Dalam antropologi budaya, mereka dijelaskan berdasarkan penggunaan bahasanya , organisasi mereka dalam masyarakat majemuk serta perkembangan teknologinya , dan terutama berdasarkan kemampuannya untuk membentuk kelompok dan lembaga untuk mendukung satu sama lain serta membantu.   
Manusia merupakan makhluk hidup ciptaan tuhan dengan segala fungsi dan potensinya yang tunduk kepada aturan hukum alam, mengalami kelahiran, pertumbuhan, perkembangan, mati, dan seterusnya, serta terkait dan berinteraksi dengan alam dan lingkungannya dalam sebuah hubungan timbal balik positif maupun negatif. Manusia adalah makhluk yang terbukti berteknologi tinggi. Ini karena manusia memiliki perbandingan massa otak dengan massa tubuh terbesar diantara semua makhluk yang ada di bumi. Walaupun ini bukanlah pengukuran yang mutlak, namun perbandingan massa otak dengan tubuh manusia memang memberi kan petunjuk dari segi intelektua lrelatif.  
Manusia juga sebagai mahkluk individu memiliki pemikiran-pemikiran tentang apa yang menurutnya baik dan sesuai dengan tindakan-tindakan yang akan diambil. Manusia pun berlaku sebagai makhluk sosial yang saling berhubungan dan keterkaitannya dengan lingkungan dan tempat tinggalnya.  
  
   
Dari pandangan pengertian manusia, penggolongan manusia yang paling utama adalah berdasarkan jenis kelaminnya. Secara alamiah, jenis kelamin seorang anak yang baru lahir entah laki-laki atau perempuan. Anak muda laki-laki dikenal sebagai putra dan laki-laki dewasa sebagai pria. Anak muda perempuan dikenal sebagai putri dan perempuan dewasa sebagai wanita. berdasarkan usia, mulai dari janin, bayi, balita, anak-anak, remaja, akil balik, pemuda/i, dewasa, dan (orang) tua. penggolongan yang lainnya, berdasarkan ciri-ciri fisik (warna kulit, rambut, mata; bentuk hidung; tinggi badan), afiliasi sosiopolitikagama (penganut agama/kepercayaan, warga negara, anggota partai), hubungan kekerabatan (keluarga: keluarga dekat, keluarga jauh, keluarga tiri, keluarga angkat, keluarga asuh; teman; musuh) dan lain sebagainya.  
Manusia sebagai makhluk social, artinya manusia hanya akan menjadi apa dan siapa bergantung ia bergaul dengan siapa. Manusia tidak bisa hidup sendirian, sebab jika hanya sendirian ia tidak “menjadi” manusia.  
Dalam pergaulan hidup, manusia menduduki fungsi yangbermacam-macam. Di satu sisi ia menjadi anak buah, tetapi di sisi lain ia adalah pemimpin. Di satu sisi ia adalah ayah atau ibu, tetapi di sisi lain ia adalah anak. Di satu sisi ia adalah kakak, tetapi di sisi lain ia adalah adik. Demikian juga dalam posisi guru dan murid, kawan dan lawan, buruh dan majikan, besar dan kecil,mantu dan mertua dan seterusnya. . Dalam hubungan antar manusia (interpersonal), ada pemimpin yang sangat dipatuhi dan dihormati . Rakyatnya, ada juga yang hanya ditakuti bukan dihormati, begitupunguru atau orang tua, ada yang dipatuhi dan dihormati , ada juga orang tua dan guru yang tidak dipatuhi dan tidak pula dihormati. Mengapa terjadi demikian ?  
Ada tiga teori yang dapat membantu menerangkan model dan kualitas hubungan antar manusia itu.  
  
1. Teori Transaksional (model Pertukaran Sosial)  
Menurut teori ini, hubungan antar manusia (interpersonal) itu berlangsung mengikuti kaidah transaksional, yaitu apakah masing-masing merasa memperoleh keuntungan dalam transaksinya atau malah merugi. Jika merasa memperoleh keuntungan maka hubungan itu pastimulus, tetapi jika merasa rugi maka hubungan itu akan terganggu , putus, atau bahkan berubah menjadi permusuhan.  
  
Demikian juga rakyat dan pemimpin, suami- isteri, mantu – mertua direktur-anak buah, guru-murid, mereka berfikir; kontribusi mereka sebanding dengan keuntungan yang diperoleh atau malah rugi. Demikian juga hubungan antara daerah dengan pusat, antara satu entitas dengan entitas lain.  
  
2. Teori Peran  
Menurut teori ini, sebenarnya dalam pergaulan sosial itu sudah ada skenari yang disusun oleh masyarakat, yang mengatur apa dan bagaimana peran setiap orang dalam pergaulannya. Dalam skenario itu sudah `tertulis” seorang Presiden harus bagaimana, seorang gubernur harus bagaimana, seorang guru harus bagaimana, murid harusbagaimana. Demikian juga sudah tertulis peran apa yang harus dilakukan oleh suami, isteri, ayah, ibu, anak, mantu, mertua dan seterusnya. Menurut teori ini, jika seseorang mematuhi skenario,maka hidupnya akan harmoni tetapi jika menyalahi skenario, maka ia akan dicemooh oleh penonton dan ditegur sutradara. Dalam era reformasi sekarang ini nampak sekali pemimpin yang menyalahi scenario sehingga sering didemo public  
3. Teori Permainan  
Menurut teori ini, klassifikasi manusia itu hanya terbagi tiga, yaitu anak-anak, orang dewasa dan orang tua. Anak-anak itu manja, tidak ngerti tanggungjawab, dan jika permintaanya tidak segera dipenuhi ia akan nangis terguling-guling atau ngambek. Sedangkan orang dewasa, ia lugas dan sadar akan tanggungjawab, sadar akibat dan sadar resiko. Adapun orang tua, ia selalu memaklumi kesalahan orang lain dan menyayangi mereka. Tidak ada orang yang merasa aneh melihat anak kecil menangis tergulingguling ketika minta eskrim tidak dipenuhi, tetapi orang akan heran jika ada orang tua yang masih kekanakkanakan. Suasana rumah tangga juga ditentukan oleh bagaimana kesesuaian orang dewasa dan orang tua dengan sikap dan perilaku yang semestinya ditunjukkan. Jika tidak maka suasana pasti runyam. Demikian juga hubungan antara pusat dan daerah, antaraatasan dan bawahan. Aparat Pemerintah mestilah bersikap dewasa, Presiden dan Ketua MPR mestilah jadi orang tua.  
  
* Adapun pendapat para ahli mengenai definisi atau pengertian manusia adalah sebagai berikut :  
NICOLAUS D. & A. SUDIARJA : Manusia adalah bhineka,tetapi tunggal. Bhineka karena ia adalah jasmani dan rohani akan tetapi tunggal karena  jasmani dan rohani merupakan satu barang  
ABINENO J.I : Manusia adalah "tubuh yang berjiwa" dan bukan "jiwa abadi yang berada atau yang terbungkus dalam tubuh yang fana"  
UPANISADS : Manusia adalah kombinasi dari unsur-unsur roh (atman), jiwa, pikiran, dan prana atau badan  
OMAR MOHAMMADAL-TOUMY AL-SYAIBANY : Manusia adalah mahluk yang paling mulia, manusia adalah mahluk yang berfikir, dan manusia adalah mahluk yang memiliki 3 dimensi (badan, akal, dan ruh), manusia dalam pertumbuhannya dipengaruhi faktor keturunan dan lingkungan.  
SOKRATES : Manusia adalah mahluk hidup berkaki dua yang tidak berbulu dengan kuku datar dan lebar.  
KEES BERTENS : Manusia adalah suatu mahluk yang terdiri dari 2 unsur yang kesatuannya tidak dinyatakan.  
I WAYAN WATRA : Manusia adalah mahluk yang dinamis dengan trias dinamikanya, yaitu cipta, rasa dan karsa.  
ERBE SENTANU : Manusia adalah mahluk sebaik-baiknya ciptaan-Nya. Bahkan bisa dibilang manusia adalah ciptaan Tuhan yang paling sempurna dibandingkan dengan mahluk yang lain.  
PAULA J. C & JANET W. K : manusia adalah mahluk terbuka, bebas memilih makna dalam situasi, mengemban tanggung jawab atas keputusan yang hidup secara kontinu serta turut menyusun pola berhubungan dan unggul multidimensi dengan berbagai kemungkinan.  
Para pengulas terdahulu, tidak mampu melihat adanya gagasan, bahwa bentuk manusia bisa jadi telah mengalami transformasi. Meskipun demikian, mereka berkehendak untuk mengakui bahwa perubahanperubahan mungkin saja benar-benar  telah terjadi dan mereka mengakui kemajuan tahapantahapan disepanjang perkembangan embrionik, suatu gejala yang biasa teramati pada seluruh kurun waktu dalam sejarah. Meskipun demikian hanya pada masa kita inilah, sains modern mengizinkan kita untuk sepenuhnya memahami arti ayat-ayat al-qur’an yang menunjuk kepada tahapan-tahapan berurutan dari perkembangan embrionik di dalam rahim.  
Pada saat ini memang kita bisa bertaya-tanya apakah perujukan-perujukan yang ditujukan kepada tahaptahap berurutan dari perkembangan manusia, paling ridak pada beberapa ayat, tidak melampaui sekadar pertumbuhan embrionik sedemikian, sehingga mencakup transformasi-transformasi morfologi manusia yang terjadi selama berabad-abad. Kemajuan perubahan-perubahan itu telah secara resmi dibuktikan oleh palenteologi dan buktinya sangat banyak sehingga tidak perlu lagi untuk mempertanyakannya.  
 Para penafsir al-qur’an terdahulu barang kali tak punya firasat bakal adanya penemuan-penemuan pada berabad-abad kemudian. Mereka hanya bisa memandang ayat-ayat khusus ini dalam konteks perkembangan embrio, tak ada alternatif lain pada masa itu.  
Kemudian tibalah bom darwin yang melalui pemuntiran terang-terangan teori darwin oleh para pengikut awalnya mengekstrapolasikan pengertian tentang suatu evolusi yang bisa diterapkan atas manusia, meskipun tingkat evolusinya belum lagi dibuktikan di dalam dunnia hewan. Dalam hal darwin teori tersebut di dorong sampai ke tingkat ekstrim sedemikian sehingga para penelliti mengklaim sebagai telah memiliki bukti bahwa manusia berasal dari kera suatu gagasan yang bahkan pada masa sekarang, tak seorang ahli paleontologi terhormat sekalipun membuktikannya. Meski demikian rerdapat satu jurang yang sangat senjang di antara konsep tentang manusia yang berasal dari kera.  
   
  
Pada dasarnnya ada tiga aspek pokok dalam diri manusia yaitu fisik, mental dan spiritual. Aspek fisik merupakan segala hal yang dapat dirasakan oleh panca indra manusia. Aspek mental yang membedakan manusia dengan dengan makhluk lain. Dengan adanya mental manusia dapat berfikir, mempertimbangkan dan mengambil keputusan untuk suatu permasalahan. Sedangkan spiritual dapat diibaratkan sebagai navigator kehidupan. Dia yang akan memberikan warna dan arah dari kehidupan yang dijalani manusia.  
*  Lingkungan Hidup Manusia  
Manusia hidup, tumbuh, dan berkembang dalam lingkungan alam dan sosial budayanya. Dalam lingkungan alamnya manusia hidup dalam sebuah ekosistem yakni suatu unit atau satuan fungsional dari makhluk-makhluk hidup dengan lingkungannya.  
Dalam hubungannya dengan lingkungan, manusia merupakan suatu oganisme hidup (living organism). Terbentuknya pribadi seseorang dipengaruhi oleh lingkungan bahkan secara ekstrim dapat dikatakan, setiap orang berasal dari satu lingkungan, baik lingkungan vertikal (genetika, tradisi), horizontal (geografik, fisik, sosial), maupun kesejarahan. Tatkala seoang bayi lahir, ia merasakan perbedaan suhu dan kehilangan energi, dan oleh kaena itu ia menangis, menuntut agar perbedaan itu berkurang dan kehilangan itu tergantikan. Dari sana timbul anggapan dasar bahwa setiap manusia dianugerahi kepekaan (sense) untuk membedakan (sense of discrimination) dan keinginan untuk hidup. Untuk dapat hidup, ia membutuhkan sesuatu. Alat untuk memenuhi kebutuhan itu bersumber dari lingkungan. Oleh karena itu lingkungan mempunyai pengaruh besar terhadap manusia itu sendiri, hal ini dapat dilihat pada gambar siklus hubungan manusia dengan lingkungan. Dalam ekosistem terdapat komponen biotik dan abiotik. Komponen abiotik pada umumnya merupakan faktor lingkungan yang mempengaruhi makhluk-makhluk hidup diantaranya :  
· Tanah merupakan tempat hidup bagi tumbuh-tumbuhan, dimana tumbuh-tumbuhan memperoleh bahan makanan atau mineral untuk kebutuhan hidupnya.  
· Udara atau gas-gas yang membentuk atmosfer. Oksigennya diperlukan untuk bernafas sedangkan gas karbon dioksidanya diperlukan tumbuhan untuk proses fotosintesis.  
· Air digunakan sebagai tempat tinggal makhluk hidup yang hidup di air serta dimanfaatkan untuk minum makhluk hidup.  
· Cahaya, terutama cahaya matahari banyak mempengaruhi keadaan makhluk-makhluk hidup.    
  
  
  
2.2 Pengertian  Manusia Menurut AlQuran   
Manusia adalah makhluk ciptaan Allah. Tetapi, manusia berbeda dari ciptaan-ciptaan yang lain karena setelah diciptakan, Allah “meniupkan Roh-Nya sendiri”  ke dalam manusia. Al-Quran tidak mendukung doktrin dualisme dalam diri manusia yang memandang manusia memiliki jiwa dan badan. Kata ‘nafs’ yang seringkali digunakan dalam al-Quran dan diterjemahkan sebagai ‘jiwa’ sebenarnya berarti ‘pribadi’ atau ‘keakuan’. Kata ‘nafs’ di sini sebaiknya dipahami sebagai keadaan, aspek, watak, atau kecenderungan dari pribadi manusia.  
Sejak awal penciptaan, manusia selalu ada dalam tegangan antara yang baik dan yang buruk. Syeitan dan Adam adalah seusia. Al-Quran memahami syeitan ini sebagai kekuatan antimanusia yang terus-menerus berusaha untuk menyesatkan manusia dari jalan lurus yang harus ditempuhnya sehingga manusia terperosok ke dalam tingkah laku yang sesat (“jatuh ke bumi”). Fakta moral inilah yang merupakan tantangan abadi manusia dan yang membuat hidup manusia sebagai perjuangan moral yang tak berkesudahan. Di dalam perjuangan ini Allah berpihak kepada manusia asalkan ia melakukan usaha-usaha yang diperlukan. Allah menganugerahi manusia kebebasan berkehendak untuk menyelesaikan misinya sebagai khalifah Allah di bumi yakni menjalankan amanah.  
Fazrul Rahman mengkritik konsep predeterminisme yang dikembangkan salah satunya oleh mazhab Asy’ari. Konsep tersebut mengatakan bahwa Allah telah menentukan qadar (takdir) manusia. Pandangan ini salah dan terlalu simplistis. Konsep qadar pada dasarnya ingin mengusung sebuah ide bahwa Allah adalah yang tak terhingga, sementara ciptaan itu adalah yang tak terhingga dan memiliki ukuran/keterhinggaan tertentu. Allah memberikan ukuran, sifat, perintah, hukum, itu kepada ciptaan agar ciptaan menuruti sebuah pola tertentu dan di dalam kosmos. Alam ciptaan dengan demikian secara otomatis menaati perintah Allah. Sementara itu, manusia, sebagai bagian dari ciptaan, memiliki keunikan tersendiri.  
Manusia diberikan kebebasan oleh Allah untuk menentukan apa yang ingin ia lakukan. Berbeda dengan ciptaan (alam) yang secara otomatis menaati sifat-sifatnya, manusia harus menentukan apakah ia memilih untuk menaati atau mengingkari sifat-sifatnya. Kebebasan memilih ini merupakan keistimewaan dan sekaligus juga resiko yang unik dari manusia. Itulah sebab mengapa betapa penting bagi manusia untuk mendengarkan hati nuraninya. Sebab di dalam hati nurani itu, Allah telah menuliskan ikrar primordial yakni kewajiban manusia untuk menyembah Allah semata.  
Al-Quran menyatakan bahwa kelemahan manusia yang paling mendasar adalah kepicikan (dha’f) dan kesempitan pikiran (qathr). Kesombongan manusia yang memandang dirinya sebagai Hukum Tertinggi, maupun keputusasaannya adalah akibat dari kepicikan. Sementara itu, sifat manusia yang mementingkan diri sendiri, ketamakan, tingkah laku yang ceroboh dan panik, kekhawatiran yang terus menerus menghantuinya pada dasarnya adalah akibat dari kesempitan pikiran (qathr). Dua kelemahan manusia ini sering membuat manusia melupakan Allah dan tidak mampu melihat peranan Alah di dalam kehidupannya.  
  
Sifat manusia yang mudah goyah, bergerak di antara ekstrim satu ke ekstrim lainnya menunjukkan adanya tegangan mendasar dalam moral. Perasaan yang benar-benar negatif (keputusasaan) dan anggapan bahwa dirinya adalah yang maha kuat adalah sikap-sikap ekstrim yang menciptakan tensi natural menuju tingkah laku manusia yang sepatutnya. Dan manusia memiliki tugas besar untuk menjaga keseimbangan tensi tersebut. Jika manusia jatuh ke dalam salah satu sisi ekstrim itu, manusia akan masuk ke dalam ‘kondisi syeitan’, yakni kehancuran moral. Julukan untuk orang yang telah kehilangan moral ini adalah  
‘kufr’.  
Kondisi kufr ini lalu mengakibatkan pemujaan berhala karena manusia tidak lagi memiliki tambatan transedental, yakni Allah sendiri. Yang menjadi pusat adalah dirinya, hasrat subjektifnya sendiri. Perbuatan berhala ini disebut sebagai perbuatan yang dhalal (sesat). Dengan mengikuti dhalal tersebut, manusia akan semakin terperosok ke dalam jurang yang dalam. Dhalal ini sungguh berlawanan dari tujuan utama dari penciptaan. Al-Quran menyatakan bahwa tujuan utama dari penciptaan adalah agar manusia beribadah atau melaksanakan perintah-perintah Allah karena ibadah ini adalah untuk kepentingan manusia sendiri, bukan kepentingan Allah.  
Al-Quran mengajak setiap manusia untuk selalu mengingat Allah. Mengingat Allah berarti menjaga keseimbangan dari tegangan ekstrim-ekstrim di atas. Kejahatan dilihat sebagai kekuatan yang menggoyahkan keseimbangan itu atau perbuatan melanggar batas-batas yang telah ditetapkan Allah. Keseimbangan unik inilah yang disebut al-Quran sebagai taqwa. Taqwa pada tingkatan tertinggi menunjukkan kepribadian manusia yang benar-benar utuh dan integral, sebuah stabilitas yang terjadi setelah semua unsur yang positif diserap ke dalam diri manusia. Kata ‘taqwa’ memiliki akar kata wqy yang berarti berjaga-jaga, melindungi diri dari sesuatu. Dengan demikian, taqwa berarti melindungi diri dari akibat-akibat perbuatan sendiri yang buruk dan jahat.  
Al-Quran menolak konsep ‘juru selamat’. Sebagai konsekuensinya, al-Quran pun menolak konsep perantara di antara manusia dan Tuhan. Setiap manusia harus mempertanggunjawabkan sendiri perbuatan-perbuatannya di hadapan Tuhan. Di hari kiamat nanti, Allah akan memanggil setiap nabi untuk menjadi saksi terhadap pengadilan amal perbuatan yang telah dilakukan oleh kaumnya.  Perdebatan mengenai konsep perantara ini terjadi di dalam dunia filsafat Islam sendiri. Yang ingin ditekankan dari konsep ini adalah bahwa keagungan Allah melampaui segalanya. Manusia tidak berdaya di hadapan Allah kecuali dengan rahmat-Nya.  
  
*disarikan dari Fazlur Rahman, Anas M. (terj.), Tema Pokok Al-Quran, Bandung: Pustaka, 1996.  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAB III   
PROSES PENCIPTAAN MANUSIA   
  
Al-Qur’an menyatakan proses penciptaan manusia mempunyai dua tahapan yang berbeda, yaitu: Pertama, disebut dengan tahapan primordial. Manusia pertama, Adam a.s. diciptakan dari al-tin (tanah), al-turob (tanah debu), min shal (tanah liat), min hamain masnun (tanah lumpur hitam yang busuk) yang dibentuk Allah dengan seindah-indahnya, kemudian Allah meniupkan ruh dari-Nya ke dalamA diri 
(manusia) tersebut (Q.S, Al An’aam (6):2, Al Hijr (15):26,28,29, Al Mu’minuun (23):12, Al Ruum (30):20, Ar Rahman  (55):4).  
Kedua, disebut dengan tahapan biologi. Penciptaan manusia selanjutnya adalah melalui proses biologi yang dapat dipahami secara sains-empirik. Di dalam proses ini, manusia diciptakan dari inti sari tanah yang dijadikan air mani (nuthfah) yang tersimpan dalam tempat yang kokoh (rahim). Kemudian nuthfah itu dijadikan darah beku (‘alaqah) yang menggantung dalam rahim. Darah beku tersebut kemudian dijadikanNya segumpal daging (mudghah) dan kemudian dibalut dengan tulang belulang lalu kepadanya ditiupkan ruh (Q.S, Al Mu’minuun (23):12-14). Hadits yang diriwayatkan Bukhari dan Muslim menyatakan bahwa ruh dihembuskan Allah swt. ke dalam janin setelah ia mengalami perkembangan 40 hari nuthfah, 40 hari ‘alaqah dan 40 hari mudghah.  
Penciptaan manusia dan aspek-aspeknya itu ditegaskan dalam banyak ayat. Beberapa di antaranya sebagai berikut:  
1. Manusia tidak diciptakan dari mani yang lengkap, tetapi dari sebagian kecilnya (spermazoa).  
2. Sel kelamin laki-lakilah yang menentukan jenis kelamin bayi.  
3. Janin manusia melekat pada rahim sang ibu bagaikan lintah.  
4. Manusia berkembang di tiga kawasan yang gelap di dalam rahim.  
A. Setetes Mani  
Sebelum proses pembuahan terjadi, 250 juta sperma terpancar dari si laki-laki pada satu waktu dan menuju sel telur yang jumlahnya hanya satu setiap siklusnya. Sperma-sperma melakukan perjalanan yang sulit di tubuh si ibu sampai menuju sel telur karena saluran reproduksi wanita yang berbelok2, kadar keasaman yang tidak sesuai dengan sperma, gerakan ‘menyapu’ dari dalam saluran reproduksi wanita, dan juga gaya gravitasi yang berlawanan. Sel telur hanya akan membolehkan masuk satu sperma saja.  
Artinya, bahan manusia bukan mani seluruhnya, melainkan hanya sebagian kecil darinya. Ini dijelaskan dalam Al-Qur’an :  
“Apakah manusia mengira akan dibiarkan tak terurus? Bukankah ia hanya setitik mani yang dipancarkan?” (QS Al Qiyamah:36-37).  
B. Segumpal Darah Yang Melekat di Rahim  
Setelah lewat 40 hari, dari air mani tersebut, Allah menjadikannya segumpal darah yang disebut ‘alaqah. “Dia telah menciptakan manusia dengan segumpal darah”. (al ‘Alaq/96:2).  
Ketika sperma dari laki-laki bergabung dengan sel telur wanita, terbentuk sebuah sel tunggal yang dikenal sebagai “zigot” , zigot ini akan segera berkembang biak dengan membelah diri hingga akhirnya menjadi “segumpal daging”. Tentu saja hal ini hanya dapat dilihat oleh manusia dengan bantuan mikroskop.Tapi, zigot tersebut tidak melewatkan tahap pertumbuhannya begitu saja. Ia melekat pada dinding rahim seperti akar yang kokoh menancap di bumi dengan carangnya. Melalui hubungan semacam ini, zigot mampu mendapatkan zat-zat penting dari tubuh sang ibu bagi pertumbuhannya. Pada bagian ini, satu keajaiban penting dari Al Qur’an terungkap. Saat merujuk pada zigot yang sedang tumbuh dalam rahim ibu, Allah menggunakan kata “alaq” dalam Al Qur’an. Arti kata “alaq” dalam bahasa Arab adalah “sesuatu yang menempel pada suatu tempat”. Kata ini secara harfiah digunakan untuk menggambarkan lintah yang menempel pada tubuh untuk menghisap darah.  
  
C. Pembungkusan Tulang oleh Otot  
Disebutkan dalam ayat-ayat Al Qur’an bahwa dalam rahim ibu, mulanya tulang-tulang terbentuk, dan selanjutnya terbentuklah otot yang membungkus tulang-tulang ini.  
“Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan tulang-belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. Kemudian Kami jadikan dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maka Maha Sucilah Allah,  Pencipta Yang Paling Baik” (QS Al Mu’minun:14)  
Para ahli embriologi beranggapan bahwa tulang dan otot dalam embrio terbentuk secara bersamaan. Karenanya, sejak lama banyak orang yang menyatakan bahwa ayat ini bertentangan dengan ilmu pengetahuan. Namun, penelitian canggih dengan mikroskop yang dilakukan dengan menggunakan perkembangan teknologi baru telah mengungkap bahwa pernyataan Al-Qur’an adalah benar kata demi katanya.  
Penelitian di tingkat mikroskopis ini menunjukkan bahwa perkembangan dalam rahim ibu terjadi dengan cara persis seperti yang digambarkan dalam ayat tersebut. Pertama, jaringan tulang rawan embrio mulai mengeras. Kemudian sel-sel otot yang terpilih dari jaringan di sekitar tulang-tulang bergabung dan membungkus tulang-tulang ini.  

D. Saripati Tanah dalam Campuran Air Mani  
Cairan yang disebut mani tidak mengandung sperma saja. Ketika mani disinggung di Al-Qur’an, fakta yang ditemukan oleh ilmu pengetahuan modern, juga menunjukkan bahwa mani itu ditetapkan sebagai cairan campuran: “Dialah Yang menciptakan segalanya dengan sebaik-baiknya, Dia mulai menciptakan manusia dari tanah liat. Kemudian Ia menjadikan keturunannya dari sari air yang hina.” (Al-Qur’an, 32:7-8). (Tris)  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 
 





BAB IV   
DALIL DALIL TENTANG MANUSIA   
  
  
4.1 Dalil Dalil Tentang Penciptaan Manusia  
 Penciptaan manusia oleh Allah SWT merupakan bentuk keagungan-Nya. Tidak ada yantg bisa menciptakan manusia dengan tanpa izin Allah. Prosesnya tidak bisa ditiru oleh siapapun. Di dalam Al- Qur’an terdapat ayat-ayat yang berbicara soal penciptaan manusia, di antaranya adalah sebagai berikut:  
  
QS. Sajdah 7-8:  
 الَّذِىۡۡ ۡ ۡ احۡ َسَنَ كُلَّ شَىۡءٍ خَلَقَ ه  وَبَد اَ َۡ خَلۡقَ الِۡ ۡ ۡۡنۡسَانِ مِنۡ طِيۡ  نٍ  
  
Allazii ahsana kulla shai in khalaqa; wa bada a khalqal insaani min tiin  
Artinya: “Yang memperindah segala sesuatu yang Dia ciptakan dan yang memulai penciptaan manusia dari tanah”  
 ثمَُّۡۡ جَعلَۡ َ نسَ ۡ لَ ه مِنۡ سلُُٰلَةٍ  مِنۡ مَّا ٍٓءٍ مَّهِيۡنٍ   
Thumma ja'ala naslahuu min sulaalatim mim maaa'immahiin  
Artinya: “kemudian Dia menjadikan keturunannya dari sari pati air yang hina (air mani).”  
  
QS. Al-Mukminun 12-14:  
 وَلَقَ  د  خَلَ  قنَا ا لِۡ   نسَانَ  مِ  ن  سُلٰلَ ة    م ن  طِ  ن   ي 
Wa laqad khalaqnal insaana min sulaalatim mintiin  
  
Artinya: “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) dari tanah.”  
 ثمَُّۡۡ جَعلَۡ ۡ نُٰهُ نُطۡفةًَ فِىۡ قرََارٍ مَّكِيۡ نٍ  
Summa ja'alnaahu nutfatan fii qaraarim makiin  
Artinya: “Kemudian Kami menjadikannya air mani (yang disimpan) dalam tempat yang kokoh (rahim).”  
 ثمَُّۡۡ خَلَقۡناَ النُّطۡفةََۡ  عَلَقةًَۡۡ فخَ َ لَقۡناَ الۡعلَۡ َ قَةَ مُضۡغَةً فخَ َ لَقۡناَ الۡمُضۡغَةَ عِظُٰمًا فكََ سَوۡناَ الۡعِظُٰمَ لحۡ َمًا ثمَُّۡۡ انَۡ ۡ شَ اۡنُٰهُ خَلۡقاً اُٰخَرَ   فَتبُٰـَرَكَ هاللُُّٰ 
احۡۡ َسَنُ الۡخُٰلِقِيۡنَ  
Summa khalaqnan nutfata 'alaqatan fakhalaqnal 'alaqata mudghatan fakhalaq nal mudghata 'izaaman fakasawnal 'izaama lahman summa anshaanaahu khalqan aakhar; fatabaarakal laahu ahsanul khaaliqiin  
Artinya: “Kemudian, air mani itu Kami jadikan sesuatu yang melekat, lalu sesuatu yang melekat itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu  
Kami bungkus dengan daging. Kemudian, Kami menjadikannya makhluk yang (berbentuk) lain. Mahasuci Allah, Pencipta yang paling baik. “  
  
QS. Al-Mursalah 20-22:  
 الَۡ َ مۡ نخَ ۡ لُقۡكُّمۡ  مِنۡ مَّا ٍٓءٍ مَّهِيۡ نٍ  
Alam nakhlukkum mimmaaa'im mahiin  
Artinya: “Bukankah Kami menciptakan kamu dari air yang hina (mani)”,  
 فجَۡ َ علَۡ ۡ نُٰهُ فِىۡ قَرَارٍ مَّكِيۡ نٍ  
Faja'alnaahu fii qaraarim makiin  
Artinya: “Kemudian Kami letakkan ia dalam tempat yang kokoh (rahim)”,  
  
 الُِٰى قَدَرٍ مَّعۡلوُۡۡۡ مٍ  
Illaa qadrim ma'luum  
Artinya: “Sampai waktu yang ditentukan.”  
  
Sementara itu disebut dalam salah satu hadits, yang diriwayatkan Imam Muslim, sebagai berikut:  
  
عَنْ عَبْدِ اللهِ بنِ مَسْعوْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: حَدَّثناََ رَسوْ ُلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهوَُۡۡ الصَّ ادِقُ المَۡ ْ صْدوْۡ ُقُ: إنَّ أحَۡ َ دكَۡ ُم يجْ ُمَعُ خلقُهُ فِيْ بَطْنِ أ مِ ُهِ أرْۡ َ بعِۡ َ ينْۡ َ يوْ َمًا نُطْفةًَ، ثمَُّۡۡ يكَوْ ُنُ عَلَقةًَۡۡ مِثلَۡ ْ ذلِ َكَ، ثمَُّۡۡ يكَوْ ُنُ مُضْغَةً مِثلَ ذلِ َكَ ، ثمَُّۡۡ يُرْسلَُۡۡ  إلَِيْهِ المَ ْ لكُۡ َ فيَنْفخُُۡۡ فِ يهِۡ ْ الرُّوْحَ، وَيؤُ ْ مَرُ بأِرْۡ َ بَ عِ كَلِمَاتٍ: بكَِۡ  تبِۡ ْ رِزْقِهِ، وَأجَ َ لِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٌّ أوْۡ َ سَعِيْدٌ، فوَۡ َ اللهِ الَّذِيْ لَۡ ۡ إلِ َهَ غُيْرُهُ، إ نِۡ َ أحَۡ َ دكَۡ ُمْ لَيعَمَ ْ لُ بعِمَۡ َ لِ  أهْ َ لِ الجَْۡ  نَّةِ حَتىَّ مَا يكَوْ ُنُ بَيْنَهُ وَبَيْنهَ َ ا إلَِّۡ ۡ  ذِرَاعٌ فَيسَۡ ْ بِقُ عَلَيْهِ  الكِْۡ  تابَُ فَيعَمَ ْ لُ بعِمَۡ َ لِ أهْ َ لِ النارَِّ فَيَدخْ ُلهَ ُا، وَإ نِۡ َ أحَۡ َ دكَۡ ُمْ لَيعَمَ ْ لُ بعِمََ  لِ أهْ َ لِ النارَِّ حَتىَّ مَ ا يكَوْ ُنُ بَيْنَهُ وَبَينْهَ َ ا إلَِّۡ ۡ ذِرَاعٌ فَيسَْۡ  بقُِۡۡ عَلَيْهِ الكِۡ ْ تابَُ، فَيعَمَ ْ لُ 
بعِمَ َ لِ   أهْ َ لِ الجَۡ ْ نَّةِ فَيَدخْ ُلهَ ُا. رَوَاهُ الْبخُ َ ارِيُّ وَمُسْلِمٌ  
  
Artinya: "Dari Abu ‘Abdir-Rahman ‘Abdullah bin Mas’ud Radhiyallahu ‘anhu, ia berkata, Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam menuturkan kepada kami, dan beliau adalah ash-Shadiqul Mashduq (orang yang benar lagi dibenarkan perkataannya), beliau bersabda, ”Sesungguhnya seorang dari kalian dikumpulkan penciptaannya dalam perut ibunya selama 40 hari dalam bentuk nuthfah (bersatunya sperma dengan ovum), kemudian menjadi ‘alaqah (segumpal darah) seperti itu pula. Kemudian menjadi mudhghah (segumpal daging) seperti itu pula. Kemudian seorang Malaikat diutus kepadanya untuk meniupkan ruh di dalamnya, dan diperintahkan untuk menulis empat hal, yaitu menuliskan rizkinya, ajalnya, amalnya, dan celaka atau bahagianya. Maka demi Allah yang tidak ada ilah yang berhak diibadahi dengan benar melainkan Dia, sesungguhnya salah seorang dari kalian beramal dengan amalan ahli surga, sehingga jarak antara dirinya dengan surga hanya tinggal sehasta, tetapi catatan (takdir) mendahuluinya lalu ia beramal dengan amalan ahli neraka, maka dengan itu ia memasukinya. Dan sesungguhnya salah seorang dari kalian beramal dengan amalan ahli neraka, sehingga jarak antara dirinya dengan neraka hanya tinggal sehasta, tetapi catatan (takdir) mendahuluinya lalu ia beramal dengan amalan ahli surga, maka dengan itu ia memasukinya”.   
  
Itulah ayat-ayat Al-Qur’an tentang penciptaan manusia. Semoga kita sekalian bisa mengambil hikmah dari ayat-ayat penting ini. Amin.[  
  
  
  
  
  
  
  
  
4.2  7 Ayat Alquran tentang Hubungan Sesama Manusia Sebagai Makhluk Sosial  
Kita harus menjaga hubungan baik dengan sesama  
Manusia adalah makhluk sosial yang pasti membutuhkan bantuan dari orang lain untuk menjalani kehidupan. Untuk itu, hubungan kita kepada sesama manusia yang lain harus tetap terjaga baik. Agama Islam mengajarkan para umatnya untuk memiliki hubungan yang baik dengan sesama manusia, sekalipun orang tersebut pernah berbuat jahat kepadanya.  
  
Allah Ta’ala menyukai umat-Nya yang mau membantu dan memberikan hal positif kepada sesama manusia, baik pada sesama Muslim maupun pemeluk agama lain. Untuk itu, yuk ketahui relasi kita dengan orang lain dalam Alquran. Berikut ini Popbela sudah merangkum beberapa ayat-ayat Alquran tentang hubungan sesama manusia yang bisa kita renungkan bersama.  
1. Al-Isra ayat 7  
إنِۡ ْ أحْ َسَنْتمُْۡۡ أحْ َسَنْتمُْۡۡ لِۡ ِ نْۡ َ فسِ ُكُمْ    ۖ وَ إنِْ أسَ َ أتْمُْۡۡ فلَهَ َ ا     فإذَِاَ جَا ٍٓءَ وَعْدُ الْ ِاخَِرَةِ لِي ٍٓسُ َ ۥئوُا وُجُوهكَۡ ُمْ وَلِيَدخْ ُلوُا المَۡ ْ سْجِدَ كَمَا دخََلوُهُ أوَّ َ لَ مَرَّةٍ وَ لِيُتبِۡ َ  رُوا مَا عَلوْ َ ا  تتَۡ ْ بِيرً ا 
  
in ahsangtum ahsangtum li-angfusikum, wa in asa-tum fa lahaa, fa izaa jaaa-a wa'dul-aakhiroti liyasuuuuu wujuuhakum wa liyadkhulul-masjida kamaa dakholuuhu awwala marrotiw wa liyutabbiruu maa 'alau tatbiiroo.  
  
Artinya:  
"Jika kamu berbuat baik (berarti) kamu berbuat baik untuk dirimu sendiri. Dan jika kamu berbuat jahat, maka (kerugian kejahatan) itu untuk dirimu sendiri. Apabila datang saat hukuman (kejahatan) yang kedua, (Kami bangkitkan musuhmu) untuk menyuramkan wajahmu lalu mereka masuk ke dalam masjid (Masjidil Aqsa), sebagaimana ketika mereka memasukinya pertama kali dan mereka membinasakan apa saja yang mereka kuasai." (QS. Al-Isra: 7)  
  
Dalam ayat ini, Allah menyerukan kepada manusia untuk perbanyak berbuat baik dan saling menghargai kepada sesama manusia. Jika kita berbuat jahat, maka kejahatan itu akan berbalik pada diri sendiri. Namun, jika kita berbuat baik kepada sesama, maka Allah-lah yang akan membantu dan mempermudah hidup kita.  
2. Al-Hujurat ayat 10  
 إِنمَّ َ ا المُ ْ ؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ فأصَْ َ لِحُوا بَينْۡ َ أخَ َ وَ يكْۡ ُمْ      وَاتقوَُّا اللَّۡ َ ۡ ُٰۡ لعلََّ َكُمْ ترْ ُحَمُونَ  
innamal-mu-minuuna ikhwatung fa ashlihuu baina akhowaikum wattaqulloha la'allakum tur-hamuun.  
Artinya:  
  
"Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah antara kedua saudaramu  
(yang berselisih) dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat rahmat." (QS. Al-Hujurat: 10)  
  
Ayat ini mengajarkan kita untuk menjadi makhluk yang bisa menjaga hubungan, bahkan dapat berdamai dengan sesama. Selain itu, jangan saling berselisih agar tidak memicu terjadinya perpecahan.  
  
  
3. Al-Hujurat ayat 11  
يُٰأٍٓيَهَّ ُا الَّذِينَ ءَامَنوُا لَۡ ۡ يسَْۡ  خَرْ قوَْۡ  مٌ  مِنْ قوْۡ َ مٍ عَسُٰ ٍٓى أنْۡ َ يكَوُنوُا خَيْرًا  مِنهُۡ ْ مْ وَلَۡ ۡ نسِ َ ا ٍٓءٌ  مِ نْ  ن سِ َ ا ٍٓءٍ عَسُٰ ٍٓى أنْۡ َ يكَنَُّۡۡ خَيْرًا  
مِنهُ ْ نَّ    ۖ وَلَۡ ۡ تلَمِۡ ْ زُ ٍٓوا أنْۡ َ ف سَ ُكُمْ وَلَۡ ۡ  
 تناَبََزُوا باِلْ ِلَقُٰبِْ  ۖ   بِئسَۡ ْ الِ ۡ سْمُ الْفسوُُقُ بعَۡ ْ دَ الِۡ ْ ْۡيمُٰنِ      وَمَنْ لَّمْ يَتبُْۡۡ فأوَُلٍُٰٓئكِۡ َ هُمُ الظه لِمُونَ  
yaaa ayyuhallaziina aamanuu laa yaskhor qoumum ming qoumin 'asaaa ay yakuunuu khoirom min-hum wa laa nisaaa-um min nisaaa-in 'asaaa ay yakunna khoirom min-hunn, wa laa talmizuuu angfusakum wa laa tanaabazuu bil-alqoob, bi-sa lismul-fusuuqu ba'dal-iimaan, wa mal lam yatub fa ulaaa-ika humuzhzhoolimuun.  
  
Artinya:   
"Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah suatu kaum mengolok-olok kaum yang lain, (karena) boleh jadi mereka (yang diolok-olokkan) lebih baik dari mereka (yang mengolok-olok), dan jangan pula perempuan-perempuan (mengolok-olokkan) perempuan lain, (karena) boleh jadi perempuan (yang diolok-olokkan) lebih baik dari perempuan (yang mengolok-olok). Janganlah kamu saling mencela satu sama lain, dan janganlah saling memanggil dengan gelar-gelar yang buruk. Seburuk-buruk panggilan adalah (panggilan) yang buruk (fasik) setelah beriman. Dan barang siapa tidak bertobat, maka mereka itulah orang-orang yang zalim." (QS. Al-Hujurat: 11)  
Dalam ayat ini, Allah Ta’ala melarang umat-Nya untuk merendahkan dan mencela sesama manusia karena itu akan menimbulkan perselisihan. Bahkan, orang yang melakukannya disebut zalim.  
4. Al-Hujurat ayat 12  
  
يُٰأٍٓيَهَّ ُا الَّذِينَ ءَامَنوُا اجْتنِۡ َ بوُا كَثِيرًا  مِنَ الظ  نِۡ َ إ نِۡ َ بعضََۡ ْ الظ  نِۡ َ إِثمٌْ    ۖ وَلَۡ ۡ تجَۡ َسسوَُّا وَلَۡ ۡ يغَۡ ْ تبَ بعَّضْ ُكُمْ بعضَْ ًا     أيحَِ ُبُّ أحَۡ َ دكُۡ ُمْ أنْۡ َ يأكَْلَُۡۡ لحْۡ َ مَ أخِۡ َ يهِ مَيْتاً  فكَۡ َ رِهْتمُ ُوهُ      وَاتقوَُّا اللَّۡ َ ۡ ُٰۡ      إ نِ َۡ 
اللَّۡ َ ۡ ُٰۡ توَّ َ ابٌ رَّحِيمٌ  
  
yaaa ayyuhallaziina aamanujtanibuu kasiirom minazh-zhonni inna ba'dhozh-zhonni ismuw wa laa tajassasuu wa laa yaghtab ba'dhukum ba'dhoo, a yuhibbu ahadukum ay ya-kula lahma akhiihi maitang fa karihtumuuh, wattaqulloh, innalloha tawwaabur rohiim.  
  
Artinya:   
"Wahai orang-orang yang beriman! Jauhilah banyak dari prasangka, sesungguhnya sebagian prasangka itu dosa, dan janganlah kamu mencari-cari kesalahan orang lain, dan janganlah ada di antara kamu yang menggunjing sebagian yang lain. Apakah ada di antara kamu yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Tentu kamu merasa jijik. Dan bertakwalah kepada Allah, sungguh Allah Maha Penerima Tobat, Maha Penyayang." (QS. Al-Hujurat: 12)  
Pada ayat ini, kita dilarang curiga dan berburuk sangka terhadap orang lain, apalagi mencari-cari keburukan orang untuk jadi bahan ghibah. Sebab, bergunjing artinya sama saja seperti makan bangkai saudaranya sendiri.  
  
5. Al-Hujurat ayat 13  
 يُٰأٍٓيَهَّ ُا الناسَُّ إِناَّ خَلَقْنُٰكُمْ  مِنْ ذكَۡ َ رٍ وَأنْۡ ُثُٰى وَجَعلَۡ ْ نُٰكُمْ شعوُُباً وَقَبائٍَٓلِۡ َ لِتعاَرََف ٍٓوُا     إ نِۡ َ  أكْۡ َ رَمَكُمْ عِنْدَ ال لِ َۡ ۡ ُٰۡ أتْ َۡقُٰىكُمْ      إ نِۡ َ اللَّۡ َ ۡ ُٰۡ عَلِيمٌ خَبِي  رٌ 
  
yaaa ayyuhan-naasu innaa kholaqnaakum ming zakariw wa ungsaa wa ja'alnaakum syu'uubaw wa 
qobaaaila lita'aarofuu, inna akromakum 'ingdallohi atqookum, innalloha 'aliimun khobiir.  
  
Artinya:   
"Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sungguh, yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah Maha  Mengetahui, Maha Teliti." (QS. Al-Hujurat: Ayat 13)  
Ini juga jadi salah satu ayat Alquran tentang hubungan sesama manusia. Allah menciptakan kita sebagai manusia secara berbeda-beda bukan tanpa tujuan. Hal ini agar kita saling mengenal satu sama lain, termasuk untuk belajar saling menghormati.  
  
6. An-Nisa ayat 86  
 وَ إِذاَ حُيِ يتمُْۡۡ بِتحَِۡ  يَّةٍ فحَۡ َ يوُّا بأِحْ َسَنَ مِنهَ ْ آٍ أوْۡ َ رُدوُّه آٍَ   ۗ إ نِۡ َ اللَّۡ َ ۡ ُٰۡ كَانَ عَلُٰى ك لُِۡۡ شَىْءٍ حَ سِيبا ً 
  
wa izaa huyyiitum bitahiyyating fa hayyuu bi-ahsana min-haaa au rudduuhaa, innalloha kaana 'alaa kulli 
syai-in hasiibaa.  
  
Artinya:  
  
"Dan apabila kamu dihormati dengan suatu (salam) penghormatan, maka balaslah penghormatan itu dengan yang lebih baik atau balaslah (penghormatan itu yang sepadan) dengannya. Sungguh, Allah memperhitungkan segala sesuatu." (QS. An-Nisa: 86)  
Makna ayat ini adalah sebagai makhluk sosial, manusia dapat saling berinteraksi dan menjalin hubungan yang baik, saling menghormati dengan sesama, serta berkasih sayang.   
  
7. Al-Baqarah ayat 213  
Pexels.com/Rodnae Production  
كَانَ الناسَُّ أمَُّ ةً وُٰحِدةًَۡۡ فَبعثََ َۡ اللَُّۡ  ۡ ُٰۡ النبَِّ ۦينِۡ َ مُبشِۡ َ رِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأنْۡ َ زَلَ مَعهَۡ ُمُ الكِۡ ْ تُٰبَ باِلحَۡ ْ قِ لِيحَ ْ كُمَ بَينْۡ َ الناسَِّ فِيمَا اخْتلَۡ َ فوُا فِيهِ      وَمَا اخْتلَۡ َ فَ فِيهِ إلَِّۡ ۡ الَّذِينَ  أوُتوُهُ مِنۢ بعَۡ ْ دِ مَا جَا ٍٓءَتهُۡ ْ مُ الْبَيِ نُٰتُ بغَۡ ْ يۢاً بَينْهُۡ َ مْ ۖ     فهَۡ َ دىَ اللُّۡ َ ۡ ُٰۡ الَّذِينَ ءَامَنوُا لِمَا 
اخْتلََۡ  فوُا  فِيهِ مِنَ الحَۡ ْ قِ بإذِِ ْ نۦِ ِه ۗ    وَاللُّۡ َ ۡ ُٰۡ يهَۡ ْ دِى مَنْ يشَ َ ا ٍٓءُ إلُِٰى صِرُٰطٍ  مُّسْتقِۡ َ يمٍ  
  
kaanan-naasu ummataw waahidah, fa ba'asallohun-nabiyyiina mubasysyiriina wa mungziriina wa angzala ma'ahumul-kitaaba bil-haqqi liyahkuma bainan-naasi fiimakhtalafuu fiih, wa makhtalafa fiihi illallaziina uutuuhu mim ba'di maa jaaa-at-humul-bayyinaatu baghyam bainahum, fa hadallohullaziina aamanuu limakhtalafuu fiihi minal-haqqi bi-iznih, wallohu yahdii may yasyaaa-u ilaa shiroothim mustaqiim.  
Artinya:   
"Manusia itu (dahulunya) satu umat. Lalu Allah mengutus para nabi (untuk) menyampaikan kabar gembira dan peringatan. Dan diturunkan-Nya bersama mereka Kitab yang mengandung kebenaran, untuk memberi keputusan di antara manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. Dan yang berselisih hanyalah orang-orang yang telah diberi (Kitab), setelah bukti-bukti yang nyata sampai kepada mereka, karena kedengkian di antara mereka sendiri. Maka dengan kehendak-Nya, Allah memberi petunjuk kepada mereka yang beriman tentang kebenaran yang mereka perselisihkan. Allah memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki ke jalan yang lurus." (QS. Al-Baqarah: 213)  
Ayat ini menegaskan bahwa manusia dari dahulu sampai sekarang merupakan satu umat. Allah Ta'ala menciptakan manusia sebagai makhluk sosial yang saling berkaitan dan membutuhkan.  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 
 
BAB V   
TUJUAN DAN FUNGSI MANUSIA   
  
menciptakan Tujuan Manusia Diciptakan Menurut Islam, Berikut Penjelasannya :   
Pada dasarnya Islam memandang manusia dan kemanusiaan secara kemanusiaan. Menurut Islam manusia berasal dari satu asal yaitu dari Adam dan Hawa. Manusia merupakan makhluk Allah SWT dalam sebaik-baik bentuk. Di samping itu manusia dibekali dengan ilmu dan akal serta kemauan, dengan demikian dia punya kapasitas sebagai khalifah Allah di muka bumi. Maka dari itu semua ciptaan Allah di langit dan bumi adalah untuk manusia. Setelah Allah menciptakan manusia pertama dari tanah selanjutnya menciptakan manusia setelah Adam dari saripati tanah, lalu berubah menjadi air mani yang disimpan di rahim, lalu air mani berubah menjadi segumpal daging, terus menjadi tulang-belulang, lalu tulang belulang itu dibungkus dengan daging, akhirnya Allah berfungsi sebagai makhluk.  
Dalam ayat 37-39 surat al-Qiyamah Allah menegaskan bahwa Dia menciptakan manusia dari tanah dan dari air mani yang hina, kemudian meniupkan roh ke dalam tubuh manusia, menjadikan pendengaran, penglihatan dan hati.  
Tujuan terciptanya manusia tentu bukan sebuah kesia-siaan. Sebagai makhluk yang diciptakan paling dibandingkan makhluk lain, sudah seharusnya manusia mengetahui tujuan penciptaan yang diharapkan membuat manusia jadi jauh lebih bisa bersyukur.  
1. Pengurus Bumi atau Khalifah  
Tujuan manusia diciptakan menurut Islam yang pertama adalah sebagai pengurus bumi dan seisinya. Khalifah adalah hamba Allah yang ditugaskan untuk menjaga ke- maslahatan dan kesejahteraan dunia. Hal ini tertuang dalam ayat Al Qur'an yang bunyinya:  
Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: "Sesungguh- nya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi." berkata: "Mengapa Anda hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat Anda bangun dan menumpahkan darah, tetapi kami memuji dan memuji mereka?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."  
Ayat 30 dari surat al-Baqarah adalah informasi bagi para malaikat bahwa Allah menciptakan khalifah (Adam dan keturunannya) di muka bumi. Manusia diberi derajat tinggi untuk mengatur, mengelola dan mengolah semua potensi yang ada dimuka bumi.  
Tujuan terciptanya manusia sebagai khalifah juga tertuang dalam QS. al-An'am ayat 165 yang bunyinya:  
”Dan Dia lah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan dia meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian (yang lain) beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya perubahan. Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya dan Sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”.  
2. Agar Manusia Mengetahui Kebesaran Allah  
Tujuan manusia diciptakan menurut Islam berikutnya adalah agar manusia mengetahui maha kuasanya Allah SWT. Ini mencakup pemahaman bahwa seluruh alam semesta, termasuk bumi, tata surya dan seisisnya terbentuk di atas kuasa Allah SWT.  
Hal tersebut telah dijelaskan dalam QS at-Thalaq: 12 yang bunyinya:  
“Allah-lah yang menciptakan tujuh langit dan seperti itu pula bumi. Perintah Allah berlaku, agar kamu mengetahui bahwasanya Allah Maha-Kuasa atas segala sesuatu, dan sesungguhnya Allah ilmu-Nya benar-benar meliputi segala sesuatu."  
3. Mengemban Amanah  
Tujuan manusia diciptakan menurut Islam juga untuk mengemban amanah. Tujuan ini berupa kesanggupan manusia beban taklif yang diberikan oleh Allah SWT. Tujuan manusia ini mendidik orang-orang agar selalu menjaga amanah dan mematuhi perintah tersebut.  
Hal ini sesuai dengan QS al-Ahzab ayat 72 yang berbunyi: ”Sesungguhnya kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi dan gunung-gunung, Maka semuanya enggan untuk amanat itu dan mereka khawatir akan kekhawatirannya, dan dipikulah amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat zalim dan amat bodoh”  
Amanah yang sudah ditetapkan agar tidak dikhianati, baik amanah dari Allah SWT dan RasulNya maupun amanah antara sesama manusia.  
4. Beribadah Kepada Allah  
Tujuan manusia diciptakan menurut Islam yang paling utama adalah untuk beribadah dan bertakwa pada Allah. Manusia pada umumnya diciptakan untuk beribadah kepada Allah SWT. Hal ini sesuai dengan ayat QS.Adz Dzariyat: 56 yang bunyinya:  
“Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka mengabdi kepada-Ku.” (QS.  
Al-Dzariyat: 56)  
Telah dijelaskan dalam QS.Adz Dzariyat: 56, Allah berfirman Dia menciptakan manusia dan jin semata-mata agar mereka beribadah kepada-Nya. Allah menciptakan manusia bukan hanya untuk tidur, bekerja, makan maupun minum melainkan untuk melengkapi bumi ini dan beribadah kepada-Nya.  
Menurut tafsir Ibnu Qoyyim Al Jauziyah: "bahwa tujuan Allah menciptakan kita manusia serta jin dan makhluk lainnya di bumi ini adalah untuk beribadah kepada-Nya. Allah tidak mungkin menciptakan makhluk begitu saja pelarangan atau perintah" .  
  
  
  
  
  
  














  
 
BAB VI   
AKHIR KEHIDUPAN MANUSIA  
  
AYAT 185 Surah Ali Imran dalam Alquran dengan tegas menyatakan setiap yang bernyawa pasti akan merasakan mati. Firman Allah SWT itu menjadi pertanda kehidupan di dunia bisa berakhir dan kematian pasti menjemput manusia.  
Ustaz Abu Ihsan Al-Atsary menjelaskan manusia akan menjalani lima alam. Dua alam sebelum alam dunia ialah alam ketiadaan dan alam rahim. Dia alam dunia, manusia hidup dan diuji untuk mengikuti semua perintah Allah SWT dan sunah Rasul. Setelah itu, manusia yang mati akan menjalani alam barzakh hingga kemudian kekal di akhirat . “Di tiap fase alam itu, periodenya semakin lama. Coba bayangkan, saat dalam alam rahim, hanya sekitar 9 bulan. Kemudian alam dunia yang hanya beberapa puluh tahun. Di alam barzakh, manusia menunggu dibangkitkan hingga kiamat atau hari akhir yang tidak ada yang tahu kapan datangnya. Setelah itu, manusia kekal di alam akhirat,” kata Abu Ihsan saat mengisi kajian bulanan di Masjid Nursiah Daud Paloh, kemarin.Saat menjelang alam barzakh, manusia akan mengalami sakaratulmaut. Saat itulah ditampakkan bentuk amalannya selama di dunia. Jika amalannya baik, malaikat pembawa ruh akan terlihat sebagai sosok putih bersih yang menandakan orang tersebut akan dicabut nyawanya oleh Malaikat Izrail dalam keadaan khusnul khatimah.“Namun, sebaliknya, jika ia melihat malaikat pembawa ruh datang dengan hitam legam, itu artinya dia akan meninggal dalam keadaan suulkhatimah. Pada saat itu, sudah tertutup pintu tobat bagi manusia karena dia sudah dalam keadaan sakaratulmaut,” ujar Abu Ihsan.Kondisi saat sakaratulmaut, lanjut Abu Ihsan, akan berlanjut setelah ruh terlepas dari tubuh. Ruh orang-orang mukmin akan dibawa ke langit ketujuh lalu dikembalikan ke bumi. Sementara itu, pintu langit tidak akan terbuka bagi ruh orang kafir dan ruhnya akan dihujamkan ke bumi.Mulai saat itu, fase alam barzakh pun dimulai dengan datangnya Malaikat Munkar dan Nakir yang menanyai manusia di dalam kubur. Setelah itu, manusia akan ditemani amalan dalam kubur. Orang mukmin ditemani amalan berwujud manusia yang sedap dipandang dan wangi. Sementara itu, manusia yang beramal buruk akan ditemani amalan berwujud manusia buruk rupa, berbau busuk.Didalam kubur, orang mukmin merasakan nikmat hingga kiamat, sedangkan orang yang beramal jelek akan diazab hingga kiamat.  
- Pengadilan akhir  
 Setelah menjalani alam barzah, ruh manusia akan dikembalikan ke jasadnya di hari akhir. Manusia akan dikumpulkan di padang mahsyar dengan tanpa busana. Saat itu tidak satu pun manusia yang memedulikan manusia lain karena ia hanya teringat oleh amalannya yang akan ditimbang.Di pengadilan akhir, amal manusia akan ditimbang. Amalan pertama yang akan diisab ialah salat. Bukan hanya dari jumlah salat yang dilakukan, melainkan juga niat dan rukun salat. Setelah itu, amalan lainnya ditimbang. Setelah selesai, bukan berarti manusia akan segera dimasukkan ke surga atau neraka, tetapi mereka diwajibkan menyelesaikan urusan dengan manusia lain, seperti utang.“Nanti bisa saja timbangan amalan yang sudah ada terus berkurang karena ada utang. Setelah semua urusan selesai, baru kemudian ditimbang bersama manusianya untuk melihat apakah dalam tubuhnya ada sesuatu yang haram. Setelah itu baru ditentukan masuk surga atau neraka,”  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  











KESIMPULAN  
  
  
Penciptaan alam merupakan bukti kekuasaan dan kebesaran Allah Swt. Dan penjelasan di atas adalah sebagian kecil dari fakta dan data yang kita ketahui tentang jagad raya tak terbatas yang Allah ciptakan jauh sebelum kita hidup. Kenyataan tersebut membuktikan kemahaluasan dan kemahahalusan ilmu Allah dibandingkan pengetahuan yang kita miliki. Tidak ada kesulitan bagi Allah untuk mencipta juga menghancurkan alam semesta ini. Ungkapan kesyukuran atas segala nikmat alam semesta ini dibuktikan dengan sikap berasahabat dengan alam yang lebih baik.Ayat-ayat kosmologis dalam Al-Qur’an merupakan petanda lain dari fakta alam semesta. Keduanya saling menjelaskan satu sama lain.
Manusia merupakan makhluk yang diciptakan Allah dengan segala kesempurnaan dari
makhluk yang lainnya karena manusia dilengkapi dengan akal dan fikiran walaupun manusia
dengan makhluk lainnya sama-sama makhluk ciptaan Allah dan Allah menjadikan manusia tidak
sia-sia karena manusia tersebut dengan akal dan potensi yang dimilikinya dapat menjadi khalifah
dan ‘abdun.Allah menciptakan manusia hanya untuk menyembah Allah semata yang memiliki peranyang sangat ideal yaitu memakmurkan bumi dan memelihara serta mengembangkannya untukkemaslahatan hidup manusia. Namun Allah akan meminta pertanggung jawaban sesuai dengan peranan manusia tersebut yang dilakukan selama di dunia.











Daftar Pustaka

 https://www.stainidaeladabi.ac.id/penciptaan-alam-semesta-menurut-al-qur-an 
https://kicaunews.com/2017/03/16/proses-penciptaan-manusia-menurut-al-
quran/#:~:text=Al%2DQur'an%20menyatakan%20proses,dua%20tahapan%20yang%20berbeda%2C%20y aitu%3A&text=Di%20dalam%20proses%20ini%2C%20manusia,alaqah)%20yang%20menggantung%20dal am%20rahim. 
 http://www.definisi-pengertian.com/2015/12/pengertian-manusia-definisi-menurut-ahli.html?m=1 
https://www.popbela.com/relationship/single/windari-subangkit/ayat-alquran-tentang-hubungan-
sesama-manusia 
https://akurat.co/amp/ayat-ayat-al-quran-tentang-penciptaan-manusia-lengkap-arab-latin-dan-
artinya?page=2 
https://m.mediaindonesia.com/ramadan/109621/dua-fase-akhir-hidup-
manusia#:~:text=AYAT%20185%20Surah%20Ali%20Imran,dan%20kematian%20pasti%20menjemput%20 manusia.&text=Setelah%20itu%2C%20manusia%20yang%20mati,hingga%20kemudian%20kekal%20di%2
0akhirat. 
https://m.merdeka.com/jabar/ketahui-tujuan-manusia-diciptakan-menurut-islam-berikutpenjelasannya-kln.html  
 	1 
 	1 
 	1 
image1.jpg




