
Oleh Kelompok 3

Al-Qur'an, Al-
Hadist dan Ijtihad



Nama Kelompok 3
1. Rahma Nur Alfariza   (2513053056)
2. Tarisa Syawalita       (2513053058)
3. Gita Safira Risna       (2553053004)



Apa Itu Al-Qur'an?
Al-Qur'an secara bahasa berarti bacaan, yang
diambil dari kata qara'a berarti membaca. 
Al-Qur’an adalah Kalam Allah SWT yang
diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW
melalui malaikat Jibril dan menjadi sumber
hukum serta petunjuk hidup bagi umat Islam. 



Sejarah penulisan Al-Qur’an
1. Masa Nabi Muhammad SAW
Wahyu diturunkan secara bertahap. Para sahabat menghafal dan menuliskannya di
media seadanya: tulang belikat unta, pelepah kurma, kulit, dan batu cadas. Penulis
wahyu seperti Zaid bin Tsabit, Mu’awiyah bin Abi Sufyan, dan Ubay bin Ka’ab
mencatat sesuai arahan Nabi SAW. Belum dibukukan menjadi satu mushaf, penulisan
bersifat terpisah dan tidak sistematis.

2. Masa Abu Bakar Ash-Shiddiq
Setelah wafatnya Nabi SAW, Perang Yamamah menyebabkan banyak penghafal Al-
Qur'an gugur. Abu Bakar menunjuk Zaid bin Tsabit untuk mengumpulkan wahyu dari
berbagai media dan mencocokkannya dengan hafalan sahabat. 

3. Masa Utsman bin Affan
Terjadi perbedaan bacaan Al-Qur'an di berbagai wilayah Islam.
Beliau memerintahkan penyalinan mushaf Hafshah dan menyebarkannya ke berbagai
daerah. Mushaf Utsmani menjadi standar bacaan Al-Qur'an hingga kini, dan versi lain
dimusnahkan untuk menjaga keseragaman.



Fungsi Al-Qur’an
Secara garis besar terdapat tiga fungsi
Al-Qur'an, sebagai berikut:

Sebagai petunjuk hidup (Hudā): Menunjukkan mana yang
benar dan mana yang salah dalam berbagai aspek kehidupan.
Membedakan (Furqān) antara yang haq dan yang batil, antara
adil dan zalim.  
Obat bagi hati dan jiwa (Syifā’): Al-Qur’an mengandung
ketenangan, memberi harapan, menyembuhkan keraguan,
takut, kegelisahan.  



Penerapan Al-Qur’an Dalam Kehidupan
Sehari-hari

Membangun karakter pribadi: Dengan mendalami nilai akhlak 
Al-Qur’an (jujur, sabar, dermawan).
Pedoman sosial: Kepedulian terhadap sesama, dan membangun
masyarakat yang harmonis.
Etika dalam ekonomi: Kejujuran dalam jual-beli, penghindaran riba,
dan etika bisnis berdasarkan prinsip moral Al-Qur’an.
Politik dan pemerintahan: Penerapan nilai keadilan, amanah,
kepemimpinan yang bersih dan melayani rakyat.
Pendidikan: Al-Qur’an sebagai materi pendidikan agama, nilai
moral, pengenalan bahasa Arab, praktik membaca dan memahami
teks.



Al-Hadist adalah sumber hukum yang
kedua setelah Al-Qur'an. Sunnah/Al-Hadist
adalah segala yang diriwayatkan dari Nabi
Muhammad SAW, baik berupa ucapan
(qauliyyah), tindakan/perbuatan (fi’liyah),
atau ketetapan/persetujuan beliau
(taqririyyah) yang berkaitan dengan hukum
Islam dan praktik keagamaan.

Apa itu Al-Hadis?



Kodifikasi Hadist
Kodifikasi hadis adalah proses pengumpulan, penulisan, dan pembukuan hadis Nabi
Muhammad SAW secara sistematis agar tidak hilang dan dapat dijaga keasliannya. 

1. Masa Nabi Muhammad SAW
Hadis belum ditulis secara resmi dan lebih banyak dihafal oleh para sahabat. Nabi melarang
penulisan hadis pada awalnya agar tidak tercampur dengan Al-Qur’an. Namun, beberapa
sahabat seperti Abdullah bin Amr bin Ash diizinkan menulis hadis dalam kitabnya.

2. Masa Sahabat dan Tabi’in
Setelah wafat Nabi, hadis mulai ditulis secara pribadi oleh sahabat dan tabi’in. Penyebaran
Islam ke berbagai wilayah membuat kebutuhan dokumentasi hadis semakin mendesak.
Munculnya hadis palsu (maudhu’) karena kepentingan politik dan ideologi mendorong ulama
untuk menyeleksi dan membukukan hadis secara ilmiah.

3. Masa Kodifikasi Resmi (Abad ke-2 dan ke-3 Hijriyah)
Pemerintah Abbasiyah mendukung pengumpulan hadis secara sistematis. Ulama mulai
menyusun kitab-kitab hadis berdasarkan sanad dan matan.



Fungsi Al-Hadist
Secara garis besar terdapat tiga fungsi
Al-Hadist, sebagai berikut:

Penjelas Ayat-Ayat Al-Qur’an
     Membantu merinci ayat-ayat yang tidak menyebut detail. 

Penegas/Penguat (Ta’kid)
     Menegaskan apa yang sudah disebut di Al-Qur’an.

Penetapan hukum yang tidak disebut dalam Al-Qur’an
(Mustaqillah)

     Banyak hukum syariah yang tidak disebut dalam Al-Qur’an.



Penerapan Al-Hadist Dalam Kehidupan
Sehari-hari

Dalam pelaksanaan ibadah: Detail ritual dan adab.
Dalam etika sosial: Sikap toleransi, kejujuran, dan kasih sayang
yang dicontohkan Nabi.
Dalam pengaturan muamalah: Sunnah memberi contoh bagaimana
berinteraksi dalam masyarakat, etika berdagang, berkeluarga.
Dalam kepemimpinan dan masyarakat: Keteladanan Nabi sebagai
pemimpin adil, komunikatif, sabar.



Takhrijul Hadist
Secara bahasa: Takhrij berarti “mengeluarkan”.
Secara istilah, Takhrij yaitu Menelusuri dan mengidentifikasi hadist dari
sumber-sumbernya dalam kitab-kitab hadist, lalu menjelaskan sanad,
matan, dan kualitasnya.

Tujuan Takhrijul Hadis
Mengetahui sumber hadist: siapa yang meriwayatkan dan dalam
kitab mana tercantum. 
Menilai kualitas hadist: sahih, hasan, daif, atau maudhu’. 
Menjelaskan perawi dan sanad hadist. 
Menyaring hadist yang digunakan dalam kajian agar tidak keliru.



Secara bahasa, ijtihad berasal dari kata
Arab jahada yang berarti bersungguh-
sungguh. Ijtihad adalah usaha sungguh-
sungguh seorang ahli ilmu (mujtahid) untuk
menetapkan hukum syariat dalam perkara
yang tidak memiliki nash (dalil) yang jelas
dari Al-Qur’an dan Hadis. Karena tanggung
jawabnya besar, tidak semua orang boleh
berijtihad. Ada sejumlah syarat ketat yang
harus dipenuhi.

Apa itu Ijtihad?



Syarat-Syarat Menjadi Mujtahid

Berikut adalah syarat-syarat utama yang disepakati oleh mayoritas
ulama:
1. Muslim dan baligh
2. Berakal sehat
3. Menguasai Al-Qur’an
4. Menguasai Hadis
5. Menguasai Bahasa Arab 
6. Menguasai Ilmu Ushul Fiqh
7. Menguasai Ilmu Qiyas
8. Mengetahui Konsensus Ulama (Ijma’)
9. Adil dan Taqwa
10. Mampu Menyimpulkan Hukum



Metode-Metode Ijtihad dalam Islam
Berikut adalah metode utama yang digunakan dalam proses ijtihad:

1. Ijtihad Bayani= Menggali hukum dari nash (Al-Qur’an dan Hadist) secara langsung dan
eksplisit
2. Ijtihad Qiyasi= Menetapkan hukum dengan analogi terhadap kasus yang sudah ada
hukumnya
3. Ijtihad Istihsani = Mengambil hukum berdasarkan pertimbangan kemaslahatan
4. Ijtihad Maslahah Mursalah = Menetapkan hukum berdasarkan kemaslahatan umum yang
tidak bertentangan dengan syariat
5. Ijtihad ‘Urf = Berdasarkan adat/kebiasaan masyarakat selama tidak bertentangan dengan
syariat
6. Ijtihad Sadd al-Dzari’ah = Menutup celah yang bisa mengarah pada kerusakan
7. Ijtihad Istishab = Menetapkan hukum berdasarkan keadaan yang sudah ada dan belum
berubah



Sekian & Terima kasih
Sampai jumpa lagi


